
Tahun X No.2. 2010 

  

Kajian Politik Lokal & Sosial-Humaniora ● Renai 

Tasrifin Tahara1 

 

Pemilu Legislatif dan Kebangkitan Identitas Kelompok Marginal 
 

Abstract 

The article discusses the rise of the Katobengke people’s identity in the Buton 
social structure during the Legislative Election in 2004 and 2009 in Bau-bau town. The 
people perceive the elections as self-representation arena as a group to be given 
attention in the power context in Buton. In the Buton’s society the Katobengke people 
are classified as marginalized papara group as constructed since the Sultanate period 
which is dominated by the kaomu, and walaka groups. 

During the 2009 general election, a number of Katobengke people became the 
candidates during the town and provincial elections. The election is perceived as the 
time of identity rise of the people of Katobengke which consists 20% voters in the town 
of Bau-bau. The people of Katobengke is using creatively their cultural identity in the 
political participation to have their representative in Bau-bau town parliament. 

 (Keywords: marginal group, general election, and identity) 

 

 

Pendahuluan 

Pengetahuan tentang masyarakat yang ada di dalam wilayah Kesultanan Buton 

berdasarkan tulisan-tulisan ilmuan sejak dari Ligvoet (1878), Berg (1937, 1939, 1940), Schoorl 

(1985, 1987), Zuhdi ((1999), dan Rudyansyah (1997, 2008)  sudah banyak membantu kita dalam 

memahami hakekat struktur sosial dan ideologi kekuasaan dalam masyarakat ini. Secara harfiah, 

kata ’Buton’ memiliki banyak arti.  Pertama, ’Buton’ berarti ’Pulau Buton’, yang terletak di 

Semenanjung Sulawesi Tenggara. Kedua, ’Buton’ secara wilayah yang terdiri atas beberapa 

bagian selatan Pulau Buton, dan bagian selatan Pulau Muna, Kepulauan Tukang Besi, Pulau 

Kabaena, dan beberapa pulau kecil, dan sebagian dari Semenanjung Sulawesi Tenggara. Dahulu, 

daerah-daerah tersebut berada di bawah kekuasaan Kesultanan Buton, yang berpusat di Keraton 

Wolio. Tidak ada bahasa pemersatu untuk masyarakat Buton (selain Bahasa Indonesia); dan 

orang-orang Buton menggunakan lebih dari 14 bahasa (Lihat Zahari 1977; Fox 1995).  

Naskah-naskah Buton menunjukkan bahwa Kerajaan Buton muncul pada abad ke14 (lihat 

Zahari 1977, Yunus 1995, Zuhdi 1999). Selama abad ke-17, ke-18, dan ke-19, Kesultanan Buton 

berupaya menjadi kerajaan yang merdeka. Pada awal abad ke-20  pemerintah Hindia Belanda 

mencampuri interen kesultanan, dan swapraja Buton tentu merupakan bagian wilayah jajahan. 

Dasar-dasar mulai diletakkan untuk perkembangan sosiobudaya dan ekonomi  terutama yang 

berkaitan dengan pemerintahan, pendidikan, kesehatan, dan ekonomi. Ini satu langkah menuju 

keterpaduan sepenuhnya dalam sistem sosio politik Hindia, dan setelah tahun 1949 dalam negara 

                                                            
1 Staf Pengajar Departemen Antropologi Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik Universitas Hasanuddin Makassar 



Tahun X No.2. 2010 

  

Kajian Politik Lokal & Sosial-Humaniora ● Renai 

Indonesia. Keterpaduan ini mencapai puncaknya pada tahun 1960 dengan bubarnya kesultanan 

beberapa bulan setelah wafatnya sultan ke-38 Laode Muhammad Falihi sebagai sultan terakhir 

dan Kesultanan Buton dibubarkan.  

Sejak masa kesultanan, sistem sosial masyarakat Buton terdiri atas tiga kelompok, yaitu 

kaomu, walaka, dan papara. Sistem ini dibangun sebagai ideologi kekuasaan dalam sistem 

politik masyarakat Buton pada masa pemerintahan Sultan ke IV Dayanu Ikhsanuddin pada tahun 

1578 – tahun 1615. Schoorl (1985) menyebut sistem sosial tersebut dengan rank. Menurut 

Rudyansyah (1997), kaomu dan walaka di satu sisi merupakan kelompok masyarakat yang 

menggunakan Bahasa Wolio dan asal usulnya jelas, dan papara merupakan kelompok 

masyarakat yang tidak menggunakan Bahasa Wolio dan asal usulnya tidak jelas. Yamaguchi 

(2001) mendefinisikan sistem sosial sebagai sistem yang didasarkan pada perbedaan fungsi dan 

peranan pada Kesultanan Wolio, yakni kelompok kaomu  merupakan kelompok masyarakat dari 

pada sultan yang diseleksi dan membentuk kelompok eksekutif. Sedangkan walaka merupakan 

kelompok masyarakat yang memiliki hak untuk menyeleksi para sultan dan membentuk 

legislatif, dan kelompok masyarakat papara membentuk kelompok produktif.  

Pada masa kesultanan, idealnya tidak ada perbedaan kelas atau stratifikasi sosial di 

kalangan ketiga kelompok tersebut, dan kelompok kaomu dan walaka  merupakan kelompok 

masyarakat yang memiliki asal usul yang sama. Kelompok masyarakat kaomu dan walaka 

memiliki fungsi untuk saling mengawasi sistem politik di Kesultanan Wolio, sehingga sistem 

politik pada saat itu dikatakan demokratis. Demokrasi dalam Kesultanan Wolio dapat dilihat 

pada sistem pemilihan sultan. Dengan kata lain, sultan-sultan dari Kesultanan Wolio telah dipilih 

melalui pemilihan dan konferensi yang dilakukan di kalangan pejabat pemerintahan kesultanan 

yang berasal dari kelompok kaomu dan walaka, sementara kelompok papara merupakan 

kelompok pekerja dan budak dari kedua golongan tersebut.  Dalam sebuah masyarakat yang 

memiliki kelompok sosial, kebudayaan dari masing-masing kelompok berisikan konsep-konsep 

mengenai berbagai kelompok yang hidup bersama dalam masyarakat tersebut. Hal-hal yang 

tercakup dalam konsep-konsep kebudayaan tersebut adalah sifat-sifat atau karakter dari masing-

masing kelompok tersebut. Isi dari konsep-konsep atau pengetahuan yang ada dalam kebudayaan 

dari masing-masing kelompok adalah pengetahuan mengenai diri atau kelompok masing-masing, 

sebagai pertentangan atau lawan dari kelompok-kelompok lain. Ini dilakukan untuk 

memunculkan keberadaan kelompok sosial dalam interaksi antar anggota kelompok yang 

berbeda. 

 

Pelapisan Sosial Sebagai Proses Marginalisasi  

Sistem pelapisan sosial pada masyarakat Buton;  kaomu, walaka, dan papara, mulai 

dikenal sejak masa pemerintahan Sultan ke IV yaitu Dayanu Ikhsanuddin (1578-1615) 

merupakan proses marginalisasi antar kelompok. Sistem pelapisan antar kelompok ini dibangun 

sebagai ideologi kekuasaan dalam sistem politik masyarakat Buton pada masa pemerintahan. 

Schoorl (1986) menyebut sistem sosial tersebut dengan rank. Menurut Rudyansyah, kaomu dan 



Tahun X No.2. 2010 

  

Kajian Politik Lokal & Sosial-Humaniora ● Renai 

walaka di satu sisi merupakan kelompok masyarakat yang menggunakan bahasa Wolio dan asal 

usulnya jelas, dan papara merupakan kelompok masyarakat yang tidak menggunakan bahasa 

Wolio dan asal usulnya tidak jelas.2   

Schoorl mengatakan, lapisan tertinggi ialah kaomu, yakni “ningrat atau bangsawan”. Ini 

mencakup keturunan dari garis bapak pasangan raja pertama. Para penguasa (sultan) dipilih dari 

kaomu itu. Kemudian berkembang kebiasaan melekat sebuah gelar di depan nama para anggota 

golongan masyarakat itu. Kaum laki-laki diberi gelar La Ode dan perempuan bergelar Wa Ode. 

Di Kesultanan Wolio, gelar-gelar tertentu disediakan untuk anggota lapisan masyarakat ini.3 

Saya menemukan versi sejarah bahwa gelar La Ode berasal dari bahasa Cina yaitu Laodse yang 

bermakna orang yang didiapkan untuk berkorban demi kepentingan umum.4 Pada masa Sultan 

Sangia Manuru, seorang ulama bernama Saidi Raba atau Syarif Ahmad yang pertama kali 

menyebut anak sultan dengan panggilan La Ode dan Wa Ode sehingga menjadi gelar yang 

diberikan kepada semua kelompok kaomu. 

Lapisan kedua disebut walaka. Dalam sejumlah dokumen yang lebih tua, seperti Sarana 

Wolio (konstitusi), tertanggal paruh pertama abad ke-19, istilah maradika (orang merdeka) juga 

dipergunakan. Mereka diturunkan dari garis bapak para pendiri Kesultanan Buton melalui suatu 

sitem perkawinan –seorang laki-laki kaomu dapat mengawini seorang perempuan walaka– 

mereka berhubungan erat dengan golongan bangsawan itu. Beberapa kedudukan tertentu juga 

tersedia untuk lapisan sosial ini. Para wakil walaka dapat memilih atau memecat seorang 

penguasa.5 

Lapisan ketiga dalam masyarakat di Kesultanan Wolio ialah penduduk desa yang 

dinamakan papara. Secara teoritis, mereka hidup dalam komunitas desa yang agak bebas dan 

dinamakan kadie. Di kadie ini mereka berpeluang punya jabatan dalam organisasi desa. Akan 

tetapi, mereka tidak diperhitungkan menduduki jabatan penting di kesultanan. Kelompok 

keempat dalam masyarakat Buton terdiri dari para budak: batua. Barangkali tidak terlalu cepat 

menggambarkan mereka sebagai satu lapisan dalam masyarakat. Namun, mereka membentuk 

satu lapisan, baik di pusat kesultanan dan di desa-desa. Mereka diperlakukan sebagai budak 

belian dan senantiasa bergantung pada pemilik mereka. 

Menurut Rudyansjah (1997), pembagian kelas ini didasarkan pada kejelasan status dan 

asal-usul. Pembagian ini didefinisikan secara sederhana ke dalam kategori orang Wolio dan 

bukan-Wolio. Dua kategori sosial yang pertama, yakni Kaomu dan Walaka, termasuk ke dalam 

                                                            
2 Lihat Rudyansyah, Tony (1997) Kaomu, Walaka, dan Papara: satu Kajian Mengenai Struktur Sosial dan Ideologi 

Kekuasaan di Kesultanan Wolio, Jurnal Antropologi Indonesia No. 52 
3 Schorl (1986) “Power, Ideology and Change in The Early State of Buton”, fifth Duthch-Indonesian Historical 

Congress, Netherland, 23-27 June. 
4 Lihat Moersidi (1951) Susunan masyarakat Buton dan Perkembangannya. Draft yang tidak diterbitkan. Saya rasa 

kata Laodse yang konon berasal dari bahasa Cina ini harus diamati kembali. Saya menduga jangan-jangan kata ini 

berasal dari kata Laotze yang merupakan sosok bijak dalam tradisi filsafat Cina. Mungkinkah nama Laotze yang tiba 

di Buton sehingga nama itu diberikan kepada semua kaomu? 
5 Schoorl (1986) 



Tahun X No.2. 2010 

  

Kajian Politik Lokal & Sosial-Humaniora ● Renai 

kategori orang Wolio. Sebaliknya dua kategori sosial yang terakhir, yakni Papara dan Batua, 

termasuk ke dalam kategori bukan orang Wolio. 

Perbedaan antara satu lapisan dan lainnya dipertahankan oleh sistem perkawinan dan 

kekeluargaan. Kedua sistem ini antara lain mengatur tempat seseorang dalam masyarakat yang 

bergantung pada garis keturunan melalui bapak. Seorang laki- laki dapat kawin dengan seorang 

perempuan dari lapisan yang lebih rendah, namun tidak sebaliknya. Jika seandainya seorang 

perempuan dari lapisan kaomu atau walaka melanggar peraturan ini, ia dapat dikenai hukuman 

mati. Kaum laki- laki diperbolehkan mempunyai beberapa istri, dan laki-laki kaya juga sering 

punya istri banyak dari lapisan yang lebih rendah ketimbang dari golongan mereka sendiri.  

Dengan cara ini, jaringan keluarga dibentuk dan dipertahankan, yang menyebar ke desa-

desa dan golongan-golongan yang lebih rendah. Sultan bahkan dibolehkan lebih dari itu. Pada 

kesempatan pelantikannya sebagai sultan, ia diberi dua belas perempuan yang disebut belo 

baruga (bunga-bunga dari balai sidang). Mereka ini para gadis dari lapisan papara yang berasal 

dari dua belas desa berlainan. Mereka akan dijadikan selir, namun hanya bila sultan berkenan. Ini 

disadari demi meningkatkan keterpaduan dalam kesultanan (Van den Berg 1939: 521-522, 

Andaya 1975:45).   

Zahari (1977) mengatakan, papara terdiri atas tiga golongan yaitu: 

1. Papara bangsa “paraka”, ialah mereka yang datang menyerahkan dirinya kepada syarat Buton 

dengan tidak melalui perang. Dikenal mereka ini dengan rakyat yang diperintah oleh 

Siolipuna, karena daerah Siolipuna takluk dibawah kekuasaan Buton atas kemauannya 

sendiri. Daerah-daerah Siolipuna itu adalah:  Kamaru, Batauga, Waaleale, Wawoangi, 

Tumada, Bombonawulu, Wolowa, Todanga, dan Bola. 

2. Papara bangsa “talubirana”, ialah mereka yang berasal dari tawanan perang, 

3. Papara bangsa “kantinalo”, ialah mereka yang berasal budak beliau yang menaklukkan diri 

pada orang-orang yang berkuasa.  

 

Siapa Orang Katobengke? 

Di manakah posisi masyarakat Katobengke? Jika mengacu pada penjelasan di atas, maka 

masyarakat Katobengke dimasukkan dalam kelompok masyarakat papara yang menetap di 

wilayah kadie. Di masa silam, posisi mereka adalah sebagai pekerja yang digaji oleh bangsawan 

kaomu ataupun walaka sehingga posisi mereka sangat dekat dengan kelompok kaomu maupun 

walaka.. Artinya, mereka lebih mewakili karakter para pekerja profesional ketimbang seorang 

budak. Dalam tradisi Kesultanan Buton, mereka-mereka yang berhak mempekerjakan orang 

papara ini hanya kaum bangsawan, kaomu dan walaka. Dalam tradisi Wolio, kaum papara ini 

berasal dari Sara Pancana yang dibawa oleh Murhum, sebagaimana nampak dalam syair berikut: 

“Baabana papara lipuna sara, 

Osiytumo wakafuna Murhum” 

Artinya: 

“Mula pertamanya papara dari negeri sara 



Tahun X No.2. 2010 

  

Kajian Politik Lokal & Sosial-Humaniora ● Renai 

Itulah wakafnya Murhum.” 

Murhum adalah Sultan Buton I yang merupakan putra Raja Muna bernama Sugimanuru. 

Murhum naik tahta pada tahun 1522 setelah sebelumnya mengalahkan seorang bajak laut asal 

Tobelo yaitu La Bolontio. Mengacu pada catatan sejarah, ketika Murhum menjadi Sultan Buton, 

jabatannya sebagai Raja Muna diserahkan kepada adiknya La Posasu Kobangkuduna. Dalam 

perjalanannya kembali sesudah penyerahan jabatan Raja Muna kepada adiknya Murhum berjalan 

melalui Mawasangka dan Gu. Rakyat kedua negeri ini menyatakan keinginannya untuk 

mengikuti terus pada Murhum dan masuk dalam daerah Kerajaan Buton. 

Beberapa lamanya, timbul keributan di Muna oleh karena rakyat tidak mematuhi lagi La 

Posasu sebagai Raja Muna. Untuk mengembalikan keamanan di Muna, Murhum berangkat lagi 

ke Muna tetapi kedatangannya ini mendapat tantangan dari syarat Muna dengan perlawanan 

melalui kekuatan senjata. Tetapi karena keberanian dan pengalaman perang dari pribadi 

Murhum, maka beliau dapat memenangkan pertempuran yang terjadi dengan syarat Muna 

sehingga syarat Muna kembali mengakui La Posasu sebagi raja. 

Oleh karena kemenangan Murhum ini, maka sebagaimana permintaan rakyat Gu dan 

Mawasangka kepada Murhum untuk untuk mengikuti msuk kerajaan Buton, bertambah yakin 

dan percaya mereka akan kebesaran Murhum. Pada waktu Murhum kembali ke Buton dibawanya 

serta syarat pancana, kemudian Gu dan Mawasangka diberi nama”pancana” asal kata paincana, 

sebagai tanda kemenangan Murhum dalam perangnya dengan Syarat Muna. 

Jika mengacu pada syair sebagaimana disebutkan di atas, kelompok papara adalah wakaf 

dari Murhum. Ini bermakna bahwa kelompok papara mencakup sejumlah orang yang dulunya 

dibawa oleh Murhum dari daratan Muna. Saat tiba di Buton, mereka memiliki demikian banyak 

faedah atau manfaat bagi warga setempat. Hal ini bisa dilihat dari syair berikut: 

 “papara yitu abari faedana 

Amfadyana inda tokera-kera 

Apaincana bangusaana lalaki 

Apatiumba kamiaayana mangaanaana.” 

Artinya: 

Papara itu banyak faedanya 

Kegunaannya tidak terhingga 

Mewujudkan kebesaran Sultan 

Menyatakan kebangsawanan para bangsawan 

 

Orang Katobengke adalah bagian dari etnis Buton yang memperkukuh keragaman 

tersebut. Dari sisi adat-istiadat, orang Katobengke tak berbeda dengan etnis lainnya pada wilayah 

eks Kesultanan Buton. Namun dari sisi bahasa, bahasa yang digunakan orang Katobengke masih 

lebih dekat dengan bahasa Muna ketimbang bahasa daerah lainnya di Buton. Namun orang 

Katobengke senantiasa menolak klaim yang melihat mereka sebagai bagian dari etnis Muna 

tersebut. Mereka mengajukan versi bahwa nenek moyang mereka adalah sama dengan nenek 

moyang orang Buton yang berasal dari negeri Johor. Setiap pembicaraan tentang sejarah asal 



Tahun X No.2. 2010 

  

Kajian Politik Lokal & Sosial-Humaniora ● Renai 

muasal orang Katobengke, maka pembicaraan itu tak bisa lepas kaitannya dengan sejarah 

masyarakat Buton secara keseluruhan. Sejumlah tokoh masyarakat Katobengke meyakini bahwa 

nenek moyang orang Katobengke sama dengan nenek moyang masyarakat Buton lain, yang 

merupakan pendatang dari Johor (Malaysia), yang kemudian membangun perkampungan dan 

selanjutnya menjadi Kerajaan Buton pada sekitar abad ke-13.  

Lantas bagaimana posisi orang Katobengke dalam struktur sosial orang Buton? Seorang 

informan mengatakan bahwa di kalangan masyarakat Buton lainnya, beredar anggapan bahwa 

orang Katobengke adalah golongan batua yang disebut-sebut sebagai lapis terbawah dari 

stratifikasi sosial orang Buton. Katanya, anggapan ini masih dipertahankan sebagian kalangan di 

Buton, apalagi jika melihat pendidikan orang Katobengke yang rendah sehingga sehari-harinya, 

mereka hanya menjalani kerja kasar. Harisu – mantan Lurah Melai dan pernah menjadi lurah di 

Kelurahan Katobengke selama tujuh tahun-- mengatakan bahwa Kelurahan Katobengke telah 

terisolasi dan tingkat pendidikannya rendah hingga tahun 1980-an. Bahkan sekarang tidak dapat 

dipungkiri bahwa di kelurahan tersebut merupakan bayang-bayang bahwa Katobengke tertinggal, 

ini diperoleh terutama pada masyarakat atau orang-orang diluar kelompok kaomu dan walaka.  

Image tersebut didasarkan pada fakta bahwa masyarakat Katobengke berasal dari kelompok 

“papara”.  “Papara” kadang ditunjukkan sebagai status rendah seperti “hina” di masyarakat 

Indian, bahkan sebenarnya hanya merupakan orang awam dan masyarakatnya tidak 

menggunakan bahasa Wolio.  

Selain para masa melaksanakan tugas-tugas di Kesultanan, orang Katobengke juga 

berperan sebagai  ama laode – ina laode  (ayah laode) untuk kaum laki-laki, sedangkan 

perempuan dijuluki “inana laode” (ibu laode). Julukan ini muncul karena mereka adalah perawat 

anak-anak dari kelompok kaomu dan walaka pada masa kesultanan. Sebagaimana telah 

dikatakan sebelumnya, masyarakat di Katobengke dikelompokkan ke dalam kelompok papara, 

masyarakat umum. 

Sebagaimana dikisahkan bahwa terbentuknya Kesultanan Buton berawal dari kedatangan 

imigran asal Johor yang dikenal dengan nama mia patamiana yang berjumlah empat orang 

bersama sejumlah pengiringnya. Keempat orang tersebut adalah Sipanjonga, Simalui, 

Sijawangkati, Sitamanajo. Merekalah yang kemudian menjadi cikal-bakal lahirnya kesultanan. 

Nenek moyang orang Katobengke, datang bersamaan dengan datangnya empat tokoh 

tersebut. Menurut seorang informan, pelayan dari Sipajonga dan Sijawangkati yang semula 

dikenal dengan nama ‘Rakia’ tidak ikut pindah ke perkampungan yang dibentuk mia patamiana, 

namun mereka memilih tinggal sekitar beberapa kilometer dari pantai. Mereka lalu membangun  

perkampungan yang disebut ‘Lipu Morikana”. Di perkampungan ini, mereka lalu membuka 

lahan kering tersebut dengan menanam tanaman jangka pendek seperti jagung dan ubi kayu.  

Namun, fungsi mereka sebagai pelayan/pembantu majikannya tetap dilaksanakan dalam 

bentuk menyediakan bahan makanan bagi mereka yang tinggal di Wolio dan juga kaum-kaum 

ibu mereka tetap menjadi pengasuh anak-anak majikannya, sehingga mereka juga dikenal dengan 

sebutan “ ina laode” dan “ama laode”. 



Tahun X No.2. 2010 

  

Kajian Politik Lokal & Sosial-Humaniora ● Renai 

Ada juga fungsi lain orang Katobengke sebagai  Bantena Wolio. Posisi ini diberikan 

tanggung jawab bagi semua wilayah kadie. Namun bagi orang Katobengke tanggungjawabnya 

menjadi “Bante”. Bante itu ada istilah Santiago yang  bertugas pada saat menjelang Idul fitri dan 

Idul Adha, mereka melakukan ritual menyiram kuburan. Saat itu ada kompanyia.  Kompayia ini 

terdiri dari tujuh orang; yakni empat orang Saraginti, satu orang Alfirisi, satu orang Lutnani, dan 

satu orang Tamburu (budak). Pada saat ritual ini berlangsung, orang Katobengke bertugas 

memegang tempat duduk Alfirisi.  

Posisi lain juga bagi masyarakat Katobengke Sebagai Pertahanan Keamanan. Pada masa 

kesultanan peran orang Katobengke sangatlah besar sebab fungsi mereka adalah sebagai penjaga 

pertahanan di dalam benteng atau “matana sorumba.” Pada Prinsipnya bahwa sistem pertahanan 

yang diterapkan oleh pemerintah Kesultanan Buton tidak berdiri sendiri melainkan satu kesatuan 

yang tak terpisahkan antara Barata, Matana Sorumba, Pata Limbona, maupun pertahanan Bhisa 

Patamiana dengan menerapkan sistem pertahanan rakyat semesta secara keseluruhan, tak 

terkecuali bila ada gangguan, serangan dari pihak musuh maka secara spontan seluruh lapisan 

masyarakat mengambil bagian untuk berjuang menghancurkan musuh dalam rangka 

mempertahankan Kesultanan Buton. Posisi orang Katobengke pada masa silam adalah sebagai 

matana sorumba yinunca atau pertahanan di dalam kesultanan. Mereka adalah prajurit yang 

bertugas untuk melindungi sultan dan semua warga di dalam istana. 

 

Pemilu dan Kebangkitan Identitas Katobengke 

Pemilu legislatif adalah tahap pertama dari rangkaian tahapan Pemilu 2004. Pemilu 

legislatif ini diikuti 24 partai politik, dan telah dilaksanakan pada 5 April 2004. Pemilu ini 

bertujuan untuk memilih partai politik (sebagai persyaratan pemilu presiden) dan anggotanya 

untuk dicalonkan menjadi anggota DPR, DPRD, dan DPD. Partai-partai politik yang 

memperoleh suara lebih besar atau sama dengan tiga persen dapat mencalonkan pasangan 

calonnya untuk maju ke tahap berikutnya, yaitu pada Pemilu presiden dan wakil presiden putaran 

pertama secara langsung. Tahap kedua ini dilaksanakan pada 5 Juli 2004. Selanjutnya, pada 

tahap ketiga (atau pemilu presiden putaran kedua) adalah babak terakhir yang dilaksanakan 

hanya apabila pada tahap kedua belum ada pasangan calon yang mendapatkan suara paling tidak 

50 persen (Bila keadaannya demikian, dua pasangan calon yang mendapatkan suara terbanyak 

akan diikutsertakan pada Pemilu presiden putaran kedua. Akan tetapi, bila pada Pemilu presiden 

putaran pertama sudah ada pasangan calon yang mendapatkan suara lebih dari 50 persen, 

pasangan calon tersebut akan langsung diangkat menjadi presiden dan wakil presiden). Tahap 

ketiga ini dilaksanakan pada 20 September 2004. 

Sejak pelaksanaan Pemilihan Umum Indonesia tahun 1999 sangat bermakna bagi orang 

katobengke sebagai Kelompok marginal dalam struktur masyarakat Buton. Ini merupakan 

moment dimana pada pemilu pertama yang memungkinkan mereka untuk berpartisipasi memilih 

dan dipilih sebagai anggota legislatif.  Selain itu, mereka juga sudah bisa memilih presiden 

secara langsung, dan cara pemilihannya benar-benar berbeda dari pemilu sebelumnya. Seperti 



Tahun X No.2. 2010 

  

Kajian Politik Lokal & Sosial-Humaniora ● Renai 

rakyat lain di Indonesia, pada pemilu ini, rakyat dapat memilih langsung presiden dan wakil 

presiden (sebelumnya presiden dan wakil presiden dipilih oleh MPR yang anggota-anggotanya 

dipilih melalui Presiden). Selain itu, pada Pemilu ini pemilihan presiden dan wakil presiden tidak 

dilakukan secara terpisah (seperti Pemilu 1999) -- pada pemilu ini, yang dipilih adalah pasangan 

calon (pasangan calon presiden dan wakil presiden), bukan calon presiden dan calon wakil 

presiden secara terpisah. 

Awal kebangkitan identitas orang Katobengke dengan terpilihnya salah satu putra asli 

LKB yang berhasil menjadi anggota DPRD dari Partai Keadilan Sejahtera, kemudian pada tahun 

2004-2009 pindah ke Partai Bulan Bintang (PBB). Kemunculan LKB sebagai anggota DPRD 

Kota Bau-Bau Partai Bulan Bintang (PBB) merupakan salah satu bentuk perlawanan terhadap 

dominasi kelompok lain yang selalu mengangga orang Katobengke sebagai budak. Menurut 

LKB isu budak bagi orang Katobengke muncul pada saat ada kepentingan politik, dan karena 

terlalu lama orang Katobengke didiskriminasi, makanya pada saat pemilu 1999 jumlah suara 

yang diperoleh oleh LKB sangat fantastis sebesar 3.447 suara.  

Kemudian pada pemilu legilatif 2009, jumlah orang Katobengke yang berpartisipasi 

sebagai calon legislatif bertambah banyak sampai berjumlah 22 orang yang berasal dari berbagai 

partai. Namun alhasil, hanya  La AD yang berhasil lolos sebagai legislatif Kota Bau-Bau dari 

Partai Keadilan Sejahtera (PKS) mendapatkan 412 suara. Kejadian ini merupakan pelajaran bagi 

orang Katobengke, karena sulitnya memperoleh suara yang solid karena suara terpecah.6 

Pemilu bagi orang Katobengke merupakan wujud reaksi kelompok Katobengke terhadap 

rasa ketidakadilan dan marjinalisasi secara ekonomi yang dilakukan oleh negara atau kelompok 

penguasa. Terganggunya rasa aman, rasa keadilan dan ketidakpastian, mendorong kelompok 

masyarakat untuk menyesuaikan diri baik secara individual maupun secara kolektif. Eriksen 

(1993) mengemukakan bahwa terdapat keterkaitan antara meningkatnya kesadaran identitas 

kelompok atau etnik ketika mereka berada dalam tekanan. Bangkitnya kesadaran itu muncul 

pada saat melemahnya control koesif oleh negara. Situasi ini memicu secara seketika “bara 

dalam sekam”. Berbagai kelompok marginal yang sebelumnya tertindas dan termarjinalisasi 

seketika mempunyai kesempatan untuk menkonsolidasikan diri dan melakukan unjuk kekuatan. 

Mereka kemudian berusaha memasuki wilayah-wilayah sosial, ekonomi, dan politik yang selama 

ini tak tersentuh baik karena didominasi oleh negara maupun didominasi oleh kelompok lain. 

Bangkitnya kembali kesadaran identitas kelompok Katobengke dalam masyarakat Buton 

seringkali bermotif “perjuangan untuk mendapatkan pengakuan” baik dari kelompok-kelompok 

lain maupun dari pemerintah. Tujuan yang hendak dicapai adalah untuk memperluas partisipasi 

sosial kelompok dalam ruang publik yang dirasakan tidak adil sehingga mampu menaikkan 

posisi tawar mereka terhadap kelompok lain dalam struktur masyarakat Buton (horizontal) 

maupun terhadap pemerintah (vertikal). Perjuangan untuk mendapatkan pengakuan seringkali 

dimanifestasikan dalam gerakan politik identitas, yaitu gerakan yang melibatkan pembuatan 
                                                            
6 Kondisi ini semakin buruk dengan tidak solidnya suara dan peran tokoh adat sudah tidak berperan, selain itu juga 

munculnya “money politik”  sehingga ada sebagian caleg yang berasal dari kelompok lain (bukan orang 

Katobengke) berhasil memperoleh suara dari kelompok Katobengke.  



Tahun X No.2. 2010 

  

Kajian Politik Lokal & Sosial-Humaniora ● Renai 

identitas secara sadar, melalui pemobilisasian simbol-simbol kebudayaan yang dianggap sebagai 

milik masyarakat yang berbeda dengan kelompok lain. Dalam hal ini politik identitas yang 

dimunculkan tidak hanya sebagai keluhan terhadap viktimisasi tetapi juga merupakan perjuangan 

untuk melakukan demistifikasi, yaitu menentang stereotipe yang negatif dan merendahkan 

kelompok Katobengke. Dengan demikian, pergerakan tersebut sangat sadar diri tentang identitas, 

kebudayaan, dan asal usul dan kadangkala dengan perasaan senasib sebagai kelompok orang-

orang yang terbuang, tereksploitasi, terpinggirkan, dan termiskinkan.              

 

Penutup 

Tradisi perbudakan yang dahulunya marak di kesultanan, jejaknya seolah melekat pada 

diri orang Katobengke hingga masa kini. Label itu masih dipertahankan sehingga menempatkan 

posisi orang Katobengke pada lapis terbawah stratifikasi kuasa di Pulau Buton. Dan di masa kini, 

pandangan-pandangan itu masih dikemukakan sejumlah orang yang berdalih atas nama sejarah. 

Saya akan mengacu pada metodologi oral history demi mengungkap the history from below atau 

sejarah dari bawah yang disusun berdasarkan kesaksian masyarakat biasa yang banyak diabaikan 

oleh para sejarawan Buton lainnya.  

Posisi sejarah di sini adalah demi menemukan makna-makna yang bertebaran di 

sepanjang lintasan waktu. Saya memandang posisi orang Katobengke hari ini adalah akumulasi 

dari dinamika dan interaksi yang berjalan sejak masa silam. Posisi mereka yang marginal adalah 

buah dari proses-proses sejarah yang mereka jalani sehingga memberikan kemampuan pada 

mereka untuk menegosiasikan posisinya, kemudian memberikan horison pandang kesejarahan 

tertentu yang melihat sejarah dari pinggiran dan selama ini terabaikan dalam berbagai studi 

tentang sejarah.  Berubahnya sistem politik dari masa kesultanan sampai masa reforemasi RI 

dengan munculnya sistem pemilu sejak tahun 1999 merupakan moment penting bagi orang 

Katobengke untuk melakukan perlawanan dan kebangkitan identitas terhadap dominasi 

kelompok lain pada masa lalu. 

 

 

Daftar Pustaka 

 

Barth, Fredrik, ed. 1969  “Introduction”, in Etnick Groups and Bouderies. Boston: Litle Brown 

 

Bourdieu, Pierre, 1977,  Outline of a Theory of Practice,  University of Cambridge 

Eriksen, T.Hylland 1993 Ethnicityand Nationalism; Anthropologycal Perspectives. London: 

Pluto Press 

 

Fox, JJ, 1995  ’Foreword’ dalam M. Soulthon (peny.) The Navel of perahu: Meaning and Values 

in The Maritime Trading Economy of a Butonese Village. Canberra; Department of 

Anthropology Australian national University 

 



Tahun X No.2. 2010 

  

Kajian Politik Lokal & Sosial-Humaniora ● Renai 

Lawang, Robert M.Z, 2004. Stratifikasi Sosial di Cancer Manggarai Flores Barat Tahun 1950-an 

dan 1980-an, FISIP UI Press 

 

Rudyansyah, Tony 1997, Kaomu, Walaka, dan Papara: Satu Kajian Mengenai Struktur Sosial 

dan Ideologi Kekuasaan di Kesultanan Wolio, Jurnal Antropologi Indonesia No. 52 

 

Saifuddin, A.F. 2005 Antropologi Kontemporer: Suatu Pengantar Kritis mengenai Paradigma. 

Jakarta: Prenada Media. 

 

Schoorl, JW,  1985. ’Belief in Reicarnation on the Island of Buton, Southeast Sulawesi’, 

Bijdragen tot de Taal-, Land-, en Volkenkunde, Deel 141 

 

----------------1986. ‘Power, Ideology and Change in The Early State of Buton’, fifth Duthch-

Indonesian Historical Congress, Netherland, 23-27 June. 

 

Soulthon, M 1995, The Navel of The Perahu: Meaning and Values in The Maritime Trading 

Economy of Butonese Vilage. Canberra: ANU 

 

Tsing, Anna Lowenhaupt, 1993  In The Realm of the Diamond Queen, Marginality in an Out the 

Way Place,  Pricenton University Press 

 

Winn, Phillip, 2008  Butonese in the Banda Island: Departure, Mobility, and Identification, in 

Horizon of Home: Nation, Gender, and Migrancy in island Southeast Asia, Edited by 

Penelope Graham, Monash Asia Institute, Clayton  

 

Yamaguchi, Hiroko  2001, Interim Report, ”A Study on Cultural Representations of The 

Historical Past in Buton Society, Southeast Sulawesi, Department Of Anthropology 

Hitotsubashi University  Tokyo Japan 

 

Yunus, A.R. 1995  Posisi Tasawuf Dalam Sistem Kekuasaan di Kesultanan Buton Pada Abad 

ke-19, Seri INIS; jil 24. Jakarta: Indonesian-Netherlands Coorperation ib Islamic Studies  

 

Zahari, Mulku 1977, Sejarah dan Adat Fiy darul Butuuni, Koleksi Pribadi Belum dipublikasikan 

 

Zuhdi, Susanto  1999  Labu Wana Labu Rope: Sejarah Buton Abad XVII-XVIII. Disertasi 

Program Doktor Ilmu Sejarah Pascasarjana FIB Universitas Indonesia, Depok  

 

 

 


