Tahun X No.2. 2010

Tasrifin Taharal

Pemilu Legislatif dan Kebangkitan Identitas Kelompok Marginal

Abstract

The article discusses the rise of the Katobengke people’s identity in the Buton
social structure during the Legislative Election in 2004 and 2009 in Bau-bau town. The
people perceive the elections as self-representation arena as a group to be given
attention in the power context in Buton. In the Buton’s society the Katobengke people
are classified as marginalized papara group as constructed since the Sultanate period
which is dominated by the kaomu, and walaka groups.

During the 2009 general election, a number of Katobengke people became the
candidates during the town and provincial elections. The election is perceived as the
time of identity rise of the people of Katobengke which consists 20% voters in the town
of Bau-bau. The people of Katobengke is using creatively their cultural identity in the
political participation to have their representative in Bau-bau town parliament.
(Keywords: marginal group, general election, and identity)

Pendahuluan

Pengetahuan tentang masyarakat yang ada di dalam wilayah Kesultanan Buton
berdasarkan tulisan-tulisan ilmuan sejak dari Ligvoet (1878), Berg (1937, 1939, 1940), Schoorl
(1985, 1987), Zuhdi ((1999), dan Rudyansyah (1997, 2008) sudah banyak membantu kita dalam
memahami hakekat struktur sosial dan ideologi kekuasaan dalam masyarakat ini. Secara harfiah,
kata Buton’ memiliki banyak arti. Pertama, ’Buton’ berarti ’Pulau Buton’, yang terletak di
Semenanjung Sulawesi Tenggara. Kedua, 'Buton’ secara wilayah yang terdiri atas beberapa
bagian selatan Pulau Buton, dan bagian selatan Pulau Muna, Kepulauan Tukang Besi, Pulau
Kabaena, dan beberapa pulau kecil, dan sebagian dari Semenanjung Sulawesi Tenggara. Dahulu,
daerah-daerah tersebut berada di bawah kekuasaan Kesultanan Buton, yang berpusat di Keraton
Wolio. Tidak ada bahasa pemersatu untuk masyarakat Buton (selain Bahasa Indonesia); dan
orang-orang Buton menggunakan lebih dari 14 bahasa (Lihat Zahari 1977; Fox 1995).

Naskah-naskah Buton menunjukkan bahwa Kerajaan Buton muncul pada abad kel4 (lihat
Zahari 1977, Yunus 1995, Zuhdi 1999). Selama abad ke-17, ke-18, dan ke-19, Kesultanan Buton
berupaya menjadi kerajaan yang merdeka. Pada awal abad ke-20 pemerintah Hindia Belanda
mencampuri interen kesultanan, dan swapraja Buton tentu merupakan bagian wilayah jajahan.
Dasar-dasar mulai diletakkan untuk perkembangan sosiobudaya dan ekonomi terutama yang
berkaitan dengan pemerintahan, pendidikan, kesehatan, dan ekonomi. Ini satu langkah menuju
keterpaduan sepenuhnya dalam sistem sosio politik Hindia, dan setelah tahun 1949 dalam negara

! Staf Pengajar Departemen Antropologi Fakultas IImu Sosial dan llmu Politik Universitas Hasanuddin Makassar

Kajian Politik Lokal & Sosial-Humaniora @ Renai



Tahun X No.2. 2010

Indonesia. Keterpaduan ini mencapai puncaknya pada tahun 1960 dengan bubarnya kesultanan
beberapa bulan setelah wafatnya sultan ke-38 Laode Muhammad Falihi sebagai sultan terakhir
dan Kesultanan Buton dibubarkan.

Sejak masa kesultanan, sistem sosial masyarakat Buton terdiri atas tiga kelompok, yaitu
kaomu, walaka, dan papara. Sistem ini dibangun sebagai ideologi kekuasaan dalam sistem
politik masyarakat Buton pada masa pemerintahan Sultan ke IV Dayanu Ikhsanuddin pada tahun
1578 — tahun 1615. Schoorl (1985) menyebut sistem sosial tersebut dengan rank. Menurut
Rudyansyah (1997), kaomu dan walaka di satu sisi merupakan kelompok masyarakat yang
menggunakan Bahasa Wolio dan asal usulnya jelas, dan papara merupakan kelompok
masyarakat yang tidak menggunakan Bahasa Wolio dan asal usulnya tidak jelas. Yamaguchi
(2001) mendefinisikan sistem sosial sebagai sistem yang didasarkan pada perbedaan fungsi dan
peranan pada Kesultanan Wolio, yakni kelompok kaomu merupakan kelompok masyarakat dari
pada sultan yang diseleksi dan membentuk kelompok eksekutif. Sedangkan walaka merupakan
kelompok masyarakat yang memiliki hak untuk menyeleksi para sultan dan membentuk
legislatif, dan kelompok masyarakat papara membentuk kelompok produktif.

Pada masa kesultanan, idealnya tidak ada perbedaan kelas atau stratifikasi sosial di
kalangan ketiga kelompok tersebut, dan kelompok kaomu dan walaka merupakan kelompok
masyarakat yang memiliki asal usul yang sama. Kelompok masyarakat kaomu dan walaka
memiliki fungsi untuk saling mengawasi sistem politik di Kesultanan Wolio, sehingga sistem
politik pada saat itu dikatakan demokratis. Demokrasi dalam Kesultanan Wolio dapat dilihat
pada sistem pemilihan sultan. Dengan kata lain, sultan-sultan dari Kesultanan Wolio telah dipilih
melalui pemilihan dan konferensi yang dilakukan di kalangan pejabat pemerintahan kesultanan
yang berasal dari kelompok kaomu dan walaka, sementara kelompok papara merupakan
kelompok pekerja dan budak dari kedua golongan tersebut. Dalam sebuah masyarakat yang
memiliki kelompok sosial, kebudayaan dari masing-masing kelompok berisikan konsep-konsep
mengenai berbagai kelompok yang hidup bersama dalam masyarakat tersebut. Hal-hal yang
tercakup dalam konsep-konsep kebudayaan tersebut adalah sifat-sifat atau karakter dari masing-
masing kelompok tersebut. Isi dari konsep-konsep atau pengetahuan yang ada dalam kebudayaan
dari masing-masing kelompok adalah pengetahuan mengenai diri atau kelompok masing-masing,
sebagai pertentangan atau lawan dari kelompok-kelompok lain. Ini dilakukan untuk
memunculkan keberadaan kelompok sosial dalam interaksi antar anggota kelompok yang
berbeda.

Pelapisan Sosial Sebagai Proses Marginalisasi
Sistem pelapisan sosial pada masyarakat Buton; kaomu, walaka, dan papara, mulai

dikenal sejak masa pemerintahan Sultan ke IV vyaitu Dayanu Ikhsanuddin (1578-1615)
merupakan proses marginalisasi antar kelompok. Sistem pelapisan antar kelompok ini dibangun
sebagai ideologi kekuasaan dalam sistem politik masyarakat Buton pada masa pemerintahan.
Schoorl (1986) menyebut sistem sosial tersebut dengan rank. Menurut Rudyansyah, kaomu dan

Kajian Politik Lokal & Sosial-Humaniora @ Renai



Tahun X No.2. 2010

walaka di satu sisi merupakan kelompok masyarakat yang menggunakan bahasa Wolio dan asal
usulnya jelas, dan papara merupakan kelompok masyarakat yang tidak menggunakan bahasa
Wolio dan asal usulnya tidak jelas.?

Schoorl mengatakan, lapisan tertinggi ialah kaomu, yakni “ningrat atau bangsawan”. Ini
mencakup keturunan dari garis bapak pasangan raja pertama. Para penguasa (sultan) dipilih dari
kaomu itu. Kemudian berkembang kebiasaan melekat sebuah gelar di depan nama para anggota
golongan masyarakat itu. Kaum laki-laki diberi gelar La Ode dan perempuan bergelar Wa Ode.
Di Kesultanan Wolio, gelar-gelar tertentu disediakan untuk anggota lapisan masyarakat ini.?
Saya menemukan versi sejarah bahwa gelar La Ode berasal dari bahasa Cina yaitu Laodse yang
bermakna orang yang didiapkan untuk berkorban demi kepentingan umum.* Pada masa Sultan
Sangia Manuru, seorang ulama bernama Saidi Raba atau Syarif Ahmad yang pertama Kkali
menyebut anak sultan dengan panggilan La Ode dan Wa Ode sehingga menjadi gelar yang
diberikan kepada semua kelompok kaomu.

Lapisan kedua disebut walaka. Dalam sejumlah dokumen yang lebih tua, seperti Sarana
Wolio (konstitusi), tertanggal paruh pertama abad ke-19, istilah maradika (orang merdeka) juga
dipergunakan. Mereka diturunkan dari garis bapak para pendiri Kesultanan Buton melalui suatu
sitem perkawinan —seorang laki-laki kaomu dapat mengawini seorang perempuan walaka—
mereka berhubungan erat dengan golongan bangsawan itu. Beberapa kedudukan tertentu juga
tersedia untuk lapisan sosial ini. Para wakil walaka dapat memilih atau memecat seorang
penguasa.’

Lapisan ketiga dalam masyarakat di Kesultanan Wolio ialah penduduk desa yang
dinamakan papara. Secara teoritis, mereka hidup dalam komunitas desa yang agak bebas dan
dinamakan kadie. Di kadie ini mereka berpeluang punya jabatan dalam organisasi desa. Akan
tetapi, mereka tidak diperhitungkan menduduki jabatan penting di kesultanan. Kelompok
keempat dalam masyarakat Buton terdiri dari para budak: batua. Barangkali tidak terlalu cepat
menggambarkan mereka sebagai satu lapisan dalam masyarakat. Namun, mereka membentuk
satu lapisan, baik di pusat kesultanan dan di desa-desa. Mereka diperlakukan sebagai budak
belian dan senantiasa bergantung pada pemilik mereka.

Menurut Rudyansjah (1997), pembagian kelas ini didasarkan pada kejelasan status dan
asal-usul. Pembagian ini didefinisikan secara sederhana ke dalam kategori orang Wolio dan
bukan-Wolio. Dua kategori sosial yang pertama, yakni Kaomu dan Walaka, termasuk ke dalam

2 Lihat Rudyansyah, Tony (1997) Kaomu, Walaka, dan Papara: satu Kajian Mengenai Struktur Sosial dan Ideologi
Kekuasaan di Kesultanan Wolio, Jurnal Antropologi Indonesia No. 52

3 Schorl (1986) “Power, Ideology and Change in The Early State of Buton”, fifth Duthch-Indonesian Historical
Congress, Netherland, 23-27 June.

4 Lihat Moersidi (1951) Susunan masyarakat Buton dan Perkembangannya. Draft yang tidak diterbitkan. Saya rasa
kata Laodse yang konon berasal dari bahasa Cina ini harus diamati kembali. Saya menduga jangan-jangan kata ini
berasal dari kata Laotze yang merupakan sosok bijak dalam tradisi filsafat Cina. Mungkinkah nama Laotze yang tiba
di Buton sehingga nama itu diberikan kepada semua kaomu?

5> Schoorl (1986)

Kajian Politik Lokal & Sosial-Humaniora @ Renai



Tahun X No.2. 2010

kategori orang Wolio. Sebaliknya dua kategori sosial yang terakhir, yakni Papara dan Batua,

termasuk ke dalam kategori bukan orang Wolio.

Perbedaan antara satu lapisan dan lainnya dipertahankan oleh sistem perkawinan dan
kekeluargaan. Kedua sistem ini antara lain mengatur tempat seseorang dalam masyarakat yang
bergantung pada garis keturunan melalui bapak. Seorang laki- laki dapat kawin dengan seorang
perempuan dari lapisan yang lebih rendah, namun tidak sebaliknya. Jika seandainya seorang
perempuan dari lapisan kaomu atau walaka melanggar peraturan ini, ia dapat dikenai hukuman
mati. Kaum laki- laki diperbolenkan mempunyai beberapa istri, dan laki-laki kaya juga sering
punya istri banyak dari lapisan yang lebih rendah ketimbang dari golongan mereka sendiri.

Dengan cara ini, jaringan keluarga dibentuk dan dipertahankan, yang menyebar ke desa-
desa dan golongan-golongan yang lebih rendah. Sultan bahkan dibolehkan lebih dari itu. Pada
kesempatan pelantikannya sebagai sultan, ia diberi dua belas perempuan yang disebut belo
baruga (bunga-bunga dari balai sidang). Mereka ini para gadis dari lapisan papara yang berasal
dari dua belas desa berlainan. Mereka akan dijadikan selir, namun hanya bila sultan berkenan. Ini
disadari demi meningkatkan keterpaduan dalam kesultanan (Van den Berg 1939: 521-522,
Andaya 1975:45).

Zahari (1977) mengatakan, papara terdiri atas tiga golongan yaitu:

1. Papara bangsa “paraka”, ialah mereka yang datang menyerahkan dirinya kepada syarat Buton
dengan tidak melalui perang. Dikenal mereka ini dengan rakyat yang diperintah oleh
Siolipuna, karena daerah Siolipuna takluk dibawah kekuasaan Buton atas kemauannya
sendiri. Daerah-daerah Siolipuna itu adalah: Kamaru, Batauga, Waaleale, Wawoangi,
Tumada, Bombonawulu, Wolowa, Todanga, dan Bola.

2. Papara bangsa “talubirana”, ialah mereka yang berasal dari tawanan perang,

3. Papara bangsa “kantinalo”, ialah mereka yang berasal budak beliau yang menaklukkan diri
pada orang-orang yang berkuasa.

Siapa Orang Katobengke?
Di manakah posisi masyarakat Katobengke? Jika mengacu pada penjelasan di atas, maka

masyarakat Katobengke dimasukkan dalam kelompok masyarakat papara yang menetap di
wilayah kadie. Di masa silam, posisi mereka adalah sebagai pekerja yang digaji oleh bangsawan
kaomu ataupun walaka sehingga posisi mereka sangat dekat dengan kelompok kaomu maupun
walaka.. Artinya, mereka lebih mewakili karakter para pekerja profesional ketimbang seorang
budak. Dalam tradisi Kesultanan Buton, mereka-mereka yang berhak mempekerjakan orang
papara ini hanya kaum bangsawan, kaomu dan walaka. Dalam tradisi Wolio, kaum papara ini
berasal dari Sara Pancana yang dibawa oleh Murhum, sebagaimana nampak dalam syair berikut:

“Baabana papara lipuna sara,
Osiytumo wakafuna Murhum”
Artinya:

“Mula pertamanya papara dari negeri sara

Kajian Politik Lokal & Sosial-Humaniora @ Renai



Tahun X No.2. 2010

Itulah wakafnya Murhum.”
Murhum adalah Sultan Buton | yang merupakan putra Raja Muna bernama Sugimanuru.

Murhum naik tahta pada tahun 1522 setelah sebelumnya mengalahkan seorang bajak laut asal
Tobelo yaitu La Bolontio. Mengacu pada catatan sejarah, ketika Murhum menjadi Sultan Buton,
jabatannya sebagai Raja Muna diserahkan kepada adiknya La Posasu Kobangkuduna. Dalam
perjalanannya kembali sesudah penyerahan jabatan Raja Muna kepada adiknya Murhum berjalan
melalui Mawasangka dan Gu. Rakyat kedua negeri ini menyatakan keinginannya untuk
mengikuti terus pada Murhum dan masuk dalam daerah Kerajaan Buton.

Beberapa lamanya, timbul keributan di Muna oleh karena rakyat tidak mematuhi lagi La
Posasu sebagai Raja Muna. Untuk mengembalikan keamanan di Muna, Murhum berangkat lagi
ke Muna tetapi kedatangannya ini mendapat tantangan dari syarat Muna dengan perlawanan
melalui kekuatan senjata. Tetapi karena keberanian dan pengalaman perang dari pribadi
Murhum, maka beliau dapat memenangkan pertempuran yang terjadi dengan syarat Muna
sehingga syarat Muna kembali mengakui La Posasu sebagi raja.

Oleh karena kemenangan Murhum ini, maka sebagaimana permintaan rakyat Gu dan
Mawasangka kepada Murhum untuk untuk mengikuti msuk kerajaan Buton, bertambah yakin
dan percaya mereka akan kebesaran Murhum. Pada waktu Murhum kembali ke Buton dibawanya
serta syarat pancana, kemudian Gu dan Mawasangka diberi nama”pancana’ asal kata paincana,
sebagai tanda kemenangan Murhum dalam perangnya dengan Syarat Muna.

Jika mengacu pada syair sebagaimana disebutkan di atas, kelompok papara adalah wakaf
dari Murhum. Ini bermakna bahwa kelompok papara mencakup sejumlah orang yang dulunya
dibawa oleh Murhum dari daratan Muna. Saat tiba di Buton, mereka memiliki demikian banyak
faedah atau manfaat bagi warga setempat. Hal ini bisa dilihat dari syair berikut:

“papara yitu abari faedana
Amfadyana inda tokera-kera
Apaincana bangusaana lalaki
Apatiumba kamiaayana mangaanaana.’
Artinya:

Papara itu banyak faedanya
Kegunaannya tidak terhingga
Mewujudkan kebesaran Sultan
Menyatakan kebangsawanan para bangsawan

’

Orang Katobengke adalah bagian dari etnis Buton yang memperkukuh keragaman
tersebut. Dari sisi adat-istiadat, orang Katobengke tak berbeda dengan etnis lainnya pada wilayah
eks Kesultanan Buton. Namun dari sisi bahasa, bahasa yang digunakan orang Katobengke masih
lebih dekat dengan bahasa Muna ketimbang bahasa daerah lainnya di Buton. Namun orang
Katobengke senantiasa menolak klaim yang melihat mereka sebagai bagian dari etnis Muna
tersebut. Mereka mengajukan versi bahwa nenek moyang mereka adalah sama dengan nenek
moyang orang Buton yang berasal dari negeri Johor. Setiap pembicaraan tentang sejarah asal

Kajian Politik Lokal & Sosial-Humaniora @ Renai



Tahun X No.2. 2010

muasal orang Katobengke, maka pembicaraan itu tak bisa lepas kaitannya dengan sejarah
masyarakat Buton secara keseluruhan. Sejumlah tokoh masyarakat Katobengke meyakini bahwa
nenek moyang orang Katobengke sama dengan nenek moyang masyarakat Buton lain, yang
merupakan pendatang dari Johor (Malaysia), yang kemudian membangun perkampungan dan
selanjutnya menjadi Kerajaan Buton pada sekitar abad ke-13.

Lantas bagaimana posisi orang Katobengke dalam struktur sosial orang Buton? Seorang
informan mengatakan bahwa di kalangan masyarakat Buton lainnya, beredar anggapan bahwa
orang Katobengke adalah golongan batua yang disebut-sebut sebagai lapis terbawah dari
stratifikasi sosial orang Buton. Katanya, anggapan ini masih dipertahankan sebagian kalangan di
Buton, apalagi jika melihat pendidikan orang Katobengke yang rendah sehingga sehari-harinya,
mereka hanya menjalani kerja kasar. Harisu — mantan Lurah Melai dan pernah menjadi lurah di
Kelurahan Katobengke selama tujuh tahun-- mengatakan bahwa Kelurahan Katobengke telah
terisolasi dan tingkat pendidikannya rendah hingga tahun 1980-an. Bahkan sekarang tidak dapat
dipungkiri bahwa di kelurahan tersebut merupakan bayang-bayang bahwa Katobengke tertinggal,
ini diperoleh terutama pada masyarakat atau orang-orang diluar kelompok kaomu dan walaka.
Image tersebut didasarkan pada fakta bahwa masyarakat Katobengke berasal dari kelompok
“papara”. “Papara” kadang ditunjukkan sebagai status rendah seperti “hina” di masyarakat
Indian, bahkan sebenarnya hanya merupakan orang awam dan masyarakatnya tidak
menggunakan bahasa Wolio.

Selain para masa melaksanakan tugas-tugas di Kesultanan, orang Katobengke juga
berperan sebagai ama laode — ina laode (ayah laode) untuk kaum laki-laki, sedangkan
perempuan dijuluki “inana laode” (ibu laode). Julukan ini muncul karena mereka adalah perawat
anak-anak dari kelompok kaomu dan walaka pada masa kesultanan. Sebagaimana telah
dikatakan sebelumnya, masyarakat di Katobengke dikelompokkan ke dalam kelompok papara,
masyarakat umum.

Sebagaimana dikisahkan bahwa terbentuknya Kesultanan Buton berawal dari kedatangan
imigran asal Johor yang dikenal dengan nama mia patamiana yang berjumlah empat orang
bersama sejumlah pengiringnya. Keempat orang tersebut adalah Sipanjonga, Simalui,
Sijawangkati, Sitamanajo. Merekalah yang kemudian menjadi cikal-bakal lahirnya kesultanan.

Nenek moyang orang Katobengke, datang bersamaan dengan datangnya empat tokoh
tersebut. Menurut seorang informan, pelayan dari Sipajonga dan Sijawangkati yang semula
dikenal dengan nama ‘Rakia’ tidak ikut pindah ke perkampungan yang dibentuk mia patamiana,
namun mereka memilih tinggal sekitar beberapa kilometer dari pantai. Mereka lalu membangun
perkampungan yang disebut ‘Lipu Morikana”. Di perkampungan ini, mereka lalu membuka
lahan kering tersebut dengan menanam tanaman jangka pendek seperti jagung dan ubi kayu.

Namun, fungsi mereka sebagai pelayan/pembantu majikannya tetap dilaksanakan dalam
bentuk menyediakan bahan makanan bagi mereka yang tinggal di Wolio dan juga kaum-kaum
ibu mereka tetap menjadi pengasuh anak-anak majikannya, sehingga mereka juga dikenal dengan
sebutan “ ina laode” dan “ama laode”.

Kajian Politik Lokal & Sosial-Humaniora @ Renai



Tahun X No.2. 2010

Ada juga fungsi lain orang Katobengke sebagai Bantena Wolio. Posisi ini diberikan
tanggung jawab bagi semua wilayah kadie. Namun bagi orang Katobengke tanggungjawabnya
menjadi “Bante”. Bante itu ada istilah Santiago yang bertugas pada saat menjelang Idul fitri dan
Idul Adha, mereka melakukan ritual menyiram kuburan. Saat itu ada kompanyia. Kompayia ini
terdiri dari tujuh orang; yakni empat orang Saraginti, satu orang Alfirisi, satu orang Lutnani, dan
satu orang Tamburu (budak). Pada saat ritual ini berlangsung, orang Katobengke bertugas
memegang tempat duduk Alfirisi.

Posisi lain juga bagi masyarakat Katobengke Sebagai Pertahanan Keamanan. Pada masa
kesultanan peran orang Katobengke sangatlah besar sebab fungsi mereka adalah sebagai penjaga
pertahanan di dalam benteng atau “matana sorumba.” Pada Prinsipnya bahwa sistem pertahanan
yang diterapkan oleh pemerintah Kesultanan Buton tidak berdiri sendiri melainkan satu kesatuan
yang tak terpisahkan antara Barata, Matana Sorumba, Pata Limbona, maupun pertahanan Bhisa
Patamiana dengan menerapkan sistem pertahanan rakyat semesta secara keseluruhan, tak
terkecuali bila ada gangguan, serangan dari pihak musuh maka secara spontan seluruh lapisan
masyarakat mengambil bagian untuk berjuang menghancurkan musuh dalam rangka
mempertahankan Kesultanan Buton. Posisi orang Katobengke pada masa silam adalah sebagai
matana sorumba yinunca atau pertahanan di dalam kesultanan. Mereka adalah prajurit yang
bertugas untuk melindungi sultan dan semua warga di dalam istana.

Pemilu dan Kebangkitan Identitas Katobengke

Pemilu legislatif adalah tahap pertama dari rangkaian tahapan Pemilu 2004. Pemilu
legislatif ini diikuti 24 partai politik, dan telah dilaksanakan pada 5 April 2004. Pemilu ini
bertujuan untuk memilih partai politik (sebagai persyaratan pemilu presiden) dan anggotanya
untuk dicalonkan menjadi anggota DPR, DPRD, dan DPD. Partai-partai politik yang
memperoleh suara lebih besar atau sama dengan tiga persen dapat mencalonkan pasangan
calonnya untuk maju ke tahap berikutnya, yaitu pada Pemilu presiden dan wakil presiden putaran
pertama secara langsung. Tahap kedua ini dilaksanakan pada 5 Juli 2004. Selanjutnya, pada
tahap ketiga (atau pemilu presiden putaran kedua) adalah babak terakhir yang dilaksanakan
hanya apabila pada tahap kedua belum ada pasangan calon yang mendapatkan suara paling tidak
50 persen (Bila keadaannya demikian, dua pasangan calon yang mendapatkan suara terbanyak
akan diikutsertakan pada Pemilu presiden putaran kedua. Akan tetapi, bila pada Pemilu presiden
putaran pertama sudah ada pasangan calon yang mendapatkan suara lebih dari 50 persen,
pasangan calon tersebut akan langsung diangkat menjadi presiden dan wakil presiden). Tahap
ketiga ini dilaksanakan pada 20 September 2004.

Sejak pelaksanaan Pemilihan Umum Indonesia tahun 1999 sangat bermakna bagi orang
katobengke sebagai Kelompok marginal dalam struktur masyarakat Buton. Ini merupakan
moment dimana pada pemilu pertama yang memungkinkan mereka untuk berpartisipasi memilih
dan dipilih sebagai anggota legislatif. Selain itu, mereka juga sudah bisa memilih presiden
secara langsung, dan cara pemilihannya benar-benar berbeda dari pemilu sebelumnya. Seperti

Kajian Politik Lokal & Sosial-Humaniora @ Renai



Tahun X No.2. 2010

rakyat lain di Indonesia, pada pemilu ini, rakyat dapat memilih langsung presiden dan wakil
presiden (sebelumnya presiden dan wakil presiden dipilih oleh MPR yang anggota-anggotanya
dipilih melalui Presiden). Selain itu, pada Pemilu ini pemilihan presiden dan wakil presiden tidak
dilakukan secara terpisah (seperti Pemilu 1999) -- pada pemilu ini, yang dipilih adalah pasangan
calon (pasangan calon presiden dan wakil presiden), bukan calon presiden dan calon wakil
presiden secara terpisah.

Awal kebangkitan identitas orang Katobengke dengan terpilihnya salah satu putra asli
LKB yang berhasil menjadi anggota DPRD dari Partai Keadilan Sejahtera, kemudian pada tahun
2004-2009 pindah ke Partai Bulan Bintang (PBB). Kemunculan LKB sebagai anggota DPRD
Kota Bau-Bau Partai Bulan Bintang (PBB) merupakan salah satu bentuk perlawanan terhadap
dominasi kelompok lain yang selalu mengangga orang Katobengke sebagai budak. Menurut
LKB isu budak bagi orang Katobengke muncul pada saat ada kepentingan politik, dan karena
terlalu lama orang Katobengke didiskriminasi, makanya pada saat pemilu 1999 jumlah suara
yang diperoleh oleh LKB sangat fantastis sebesar 3.447 suara.

Kemudian pada pemilu legilatif 2009, jumlah orang Katobengke yang berpartisipasi
sebagai calon legislatif bertambah banyak sampai berjumlah 22 orang yang berasal dari berbagai
partai. Namun alhasil, hanya La AD yang berhasil lolos sebagai legislatif Kota Bau-Bau dari
Partai Keadilan Sejahtera (PKS) mendapatkan 412 suara. Kejadian ini merupakan pelajaran bagi
orang Katobengke, karena sulitnya memperoleh suara yang solid karena suara terpecah.®

Pemilu bagi orang Katobengke merupakan wujud reaksi kelompok Katobengke terhadap
rasa ketidakadilan dan marjinalisasi secara ekonomi yang dilakukan oleh negara atau kelompok
penguasa. Terganggunya rasa aman, rasa keadilan dan ketidakpastian, mendorong kelompok
masyarakat untuk menyesuaikan diri baik secara individual maupun secara kolektif. Eriksen
(1993) mengemukakan bahwa terdapat keterkaitan antara meningkatnya kesadaran identitas
kelompok atau etnik ketika mereka berada dalam tekanan. Bangkitnya kesadaran itu muncul
pada saat melemahnya control koesif oleh negara. Situasi ini memicu secara seketika “bara
dalam sekam”. Berbagai kelompok marginal yang sebelumnya tertindas dan termarjinalisasi
seketika mempunyai kesempatan untuk menkonsolidasikan diri dan melakukan unjuk kekuatan.
Mereka kemudian berusaha memasuki wilayah-wilayah sosial, ekonomi, dan politik yang selama
ini tak tersentuh baik karena didominasi oleh negara maupun didominasi oleh kelompok lain.

Bangkitnya kembali kesadaran identitas kelompok Katobengke dalam masyarakat Buton
seringkali bermotif “perjuangan untuk mendapatkan pengakuan” baik dari kelompok-kelompok
lain maupun dari pemerintah. Tujuan yang hendak dicapai adalah untuk memperluas partisipasi
sosial kelompok dalam ruang publik yang dirasakan tidak adil sehingga mampu menaikkan
posisi tawar mereka terhadap kelompok lain dalam struktur masyarakat Buton (horizontal)
maupun terhadap pemerintah (vertikal). Perjuangan untuk mendapatkan pengakuan seringkali
dimanifestasikan dalam gerakan politik identitas, yaitu gerakan yang melibatkan pembuatan

6 Kondisi ini semakin buruk dengan tidak solidnya suara dan peran tokoh adat sudah tidak berperan, selain itu juga
munculnya “money politik” sehingga ada sebagian caleg yang berasal dari kelompok lain (bukan orang
Katobengke) berhasil memperoleh suara dari kelompok Katobengke.

Kajian Politik Lokal & Sosial-Humaniora @ Renai



Tahun X No.2. 2010

identitas secara sadar, melalui pemobilisasian simbol-simbol kebudayaan yang dianggap sebagai
milik masyarakat yang berbeda dengan kelompok lain. Dalam hal ini politik identitas yang
dimunculkan tidak hanya sebagai keluhan terhadap viktimisasi tetapi juga merupakan perjuangan
untuk melakukan demistifikasi, yaitu menentang stereotipe yang negatif dan merendahkan
kelompok Katobengke. Dengan demikian, pergerakan tersebut sangat sadar diri tentang identitas,
kebudayaan, dan asal usul dan kadangkala dengan perasaan senasib sebagai kelompok orang-
orang yang terbuang, tereksploitasi, terpinggirkan, dan termiskinkan.

Penutup

Tradisi perbudakan yang dahulunya marak di kesultanan, jejaknya seolah melekat pada
diri orang Katobengke hingga masa kini. Label itu masih dipertahankan sehingga menempatkan
posisi orang Katobengke pada lapis terbawah stratifikasi kuasa di Pulau Buton. Dan di masa Kini,
pandangan-pandangan itu masih dikemukakan sejumlah orang yang berdalih atas nama sejarah.
Saya akan mengacu pada metodologi oral history demi mengungkap the history from below atau
sejarah dari bawah yang disusun berdasarkan kesaksian masyarakat biasa yang banyak diabaikan
oleh para sejarawan Buton lainnya.

Posisi sejarah di sini adalah demi menemukan makna-makna yang bertebaran di
sepanjang lintasan waktu. Saya memandang posisi orang Katobengke hari ini adalah akumulasi
dari dinamika dan interaksi yang berjalan sejak masa silam. Posisi mereka yang marginal adalah
buah dari proses-proses sejarah yang mereka jalani sehingga memberikan kemampuan pada
mereka untuk menegosiasikan posisinya, kemudian memberikan horison pandang kesejarahan
tertentu yang melihat sejarah dari pinggiran dan selama ini terabaikan dalam berbagai studi
tentang sejarah. Berubahnya sistem politik dari masa kesultanan sampai masa reforemasi RI
dengan munculnya sistem pemilu sejak tahun 1999 merupakan moment penting bagi orang
Katobengke untuk melakukan perlawanan dan kebangkitan identitas terhadap dominasi
kelompok lain pada masa lalu.

Daftar Pustaka

Barth, Fredrik, ed. 1969 “Introduction”, in Etnick Groups and Bouderies. Boston: Litle Brown

Bourdieu, Pierre, 1977, Outline of a Theory of Practice, University of Cambridge
Eriksen, T.Hylland 1993 Ethnicityand Nationalism; Anthropologycal Perspectives. London:
Pluto Press

Fox, JJ, 1995 ’Foreword’ dalam M. Soulthon (peny.) The Navel of perahu: Meaning and Values
in The Maritime Trading Economy of a Butonese Village. Canberra; Department of
Anthropology Australian national University

Kajian Politik Lokal & Sosial-Humaniora @ Renai



Tahun X No.2. 2010

Lawang, Robert M.Z, 2004. Stratifikasi Sosial di Cancer Manggarai Flores Barat Tahun 1950-an
dan 1980-an, FISIP Ul Press

Rudyansyah, Tony 1997, Kaomu, Walaka, dan Papara: Satu Kajian Mengenai Struktur Sosial
dan Ideologi Kekuasaan di Kesultanan Wolio, Jurnal Antropologi Indonesia No. 52

Saifuddin, A.F. 2005 Antropologi Kontemporer: Suatu Pengantar Kritis mengenai Paradigma.
Jakarta: Prenada Media.

Schoorl, JW, 1985. ’Belief in Reicarnation on the Island of Buton, Southeast Sulawesi’,
Bijdragen tot de Taal-, Land-, en Volkenkunde, Deel 141

---------------- 1986. ‘Power, Ideology and Change in The Early State of Buton’, fifth Duthch-
Indonesian Historical Congress, Netherland, 23-27 June.

Soulthon, M 1995, The Navel of The Perahu: Meaning and Values in The Maritime Trading
Economy of Butonese Vilage. Canberra: ANU

Tsing, Anna Lowenhaupt, 1993 In The Realm of the Diamond Queen, Marginality in an Out the
Way Place, Pricenton University Press

Winn, Phillip, 2008 Butonese in the Banda Island: Departure, Mobility, and ldentification, in
Horizon of Home: Nation, Gender, and Migrancy in island Southeast Asia, Edited by
Penelope Graham, Monash Asia Institute, Clayton

Yamaguchi, Hiroko 2001, Interim Report, “4 Study on Cultural Representations of The
Historical Past in Buton Society, Southeast Sulawesi, Department Of Anthropology
Hitotsubashi University Tokyo Japan

Yunus, A.R. 1995 Posisi Tasawuf Dalam Sistem Kekuasaan di Kesultanan Buton Pada Abad
ke-19, Seri INIS; jil 24. Jakarta: Indonesian-Netherlands Coorperation ib Islamic Studies

Zahari, Mulku 1977, Sejarah dan Adat Fiy darul Butuuni, Koleksi Pribadi Belum dipublikasikan

Zuhdi, Susanto 1999 Labu Wana Labu Rope: Sejarah Buton Abad XVII-XVIII. Disertasi
Program Doktor lImu Sejarah Pascasarjana FIB Universitas Indonesia, Depok

Kajian Politik Lokal & Sosial-Humaniora @ Renai



